



Editor: Sebastián Gerlic









Projeto: ÍNDIOS NA VISÃO DOS ÍNDIOS

Idéia e Direção: Sebastián Gerlic

Coordenação Geral: Águia Dourada - Organização Multicultural Índigena do Nordeste

Colaboração: Sheilla Dias de Souza

Projeto Gráfico: Luís Henrique

Revisão de Texto e Consultoria: Derval Gramacho

Produção: Marcia Cardim / Eneida Rebouças

Administração Financeira: Prol Projetos

Informações sobre os livros e a ONG Águia Dourada (71) 378 0412 / 288 0057 www.visaodosindios.hpg.com.br visaodosindios@ieg.com.br



Trechos desta obra poderão ser citados, desde que me mencionada a fonte.

16ozinho Lagoa Vermelha -Fortuna Jatobá ... Cabrobó .. Pambú -Agro Vilas São Miguel .. Porto da Vila .. Campos Novos Unha de Gato . Salto da Pedra . Matinha -Luká . Curaçá -Juazeiro .. BAHIA Petrolina ..

Antes dos portugueses chegarem agui em nossas Levras, o nosso paro viitia melhor, tinham de ande tirar a sustento sem precisar agredir a natureza que é, o que temos de melhor em nostar violas. Un nostos parentes sofreram muito, foram americados, comprados pela rua inocência e escravizados, com isso veio acentecer a morte de muitos do nosso pour. Hope estamos aqui para limbrar tido que se passou e estamos preparados para resgatar o que perdemos, construindo uma nova historia, apesar de muitos ainda quererem tirar o que nos pertecem e tirar da natureza o que sobrou, mas todos nos juntos lularemos para preservar o que temos de melhor. Leidione



Durante cinco dias os índios Tumbalalá armados de papel, canetas, câmaras fotográficas e um gravador decidiram contar sua história, ser antropólogos de suas vidas, jornalistas da sua realidade e continuar a luta pelos seus direitos.

Um povo que canta com a natureza clamando por respeito.

Eu sou das matas

Todo caboclo é Índio

Eu sou das matas

Eu tenho o arco e tenho a flecha

Eu tenho o pujá

Eu sou do brabio

Este é o quarto volume da coleção "ÍNDIOS NA VISÃO DOS ÍNDIOS", um projeto que resgata, preserva, defende e difunde as culturas indígenas.





Trouxeram os negros da África amarrados pelo pescoço, como se fossem animais. Aqui eram vendidos para os fazendeiros. Escravizados comiam as migalhas que o patrão deixava. Se um negro fugia era perseguido, recapturado e castigado com chicotadas. Já o índio ou fugia ou morria. Aqui, antigamente era só um povo, mas, em 1785, eles dividiram a região que era chamada de Pambu. Lá passou a chamar-se Ilha de Assunção (Pernambuco, aldeia Truká), mais por aí Ilha da Vila, São Félix, Santa Maria... eles procuravam as ilhas porque eram boas para pescar e porque tinham água para beber. Depois vieram derrubar as árvores para dar de comer ao gado que traziam. A família D'Ávila foi dos fazendeiros mais poderosos que já teve por aqui.

Pambu já foi comarca, foi a sede do município, tinha câmara de vereadores, tinha juiz. De 1834 a 1854 teve todo o poder jurídico e municipal.

Hoje nós somos escravizados pelos políticos.

Hoje o Governo diz assim: quem não sabe ler não se emprega.

Mas os que têm instrução, os que estudam, estão escravizando o Brasil. Eles sabem três ou quatro idiomas, mas é só para negociar com outros países, para vender o Brasil. Eles vendem a nós, brasileiros, e vão engordando.

Antigamente os índios viviam como no Paraíso: nus. Mas hoje, por causa da civilidade, quem estiver mal vestido todo mundo está vendo. Antes viviam livres e à vontade, hoje, para qualquer coisa que a pessoa faz tem outro dando opinião, discriminando. O pessoal fica olhando o defeito do outro.





Contam os mais velhos que um homem achou um santo em cima de uma pedra e dizem que estava escrito: SANTO ANTÔNIO DE PAMBÚ SERÁ COMBATIDO, MAS NÃO SERÁ VENCIDO. Como aqui era só mata levaram a imagem para Curaçá, mas ela voltou. Tornaram a levar, tornou a voltar, aí um homem foi levar de cavalo, bem amarrado, e dizem que o homem caiu e morreu. Então, construíram uma capelinha, que depois virou igreja de barro, que depois foi reformada com tijolos. O causo é que carregaram ele para muitos lugares, Curaçá, Belém e parece que trocaram ele, parece que o outro era bem amarefinho (ouro). Agora até aquela pedra foi colocada embaixo do altar.

Dona Glória (Só de eu mentir prefiro a morte!!!)

#### O pessoal mais velho conta que...



Eu penso que essa imagem foi colocada por um padre, um português, para tentar nos enganar, para mudar nossa religião. A gente sem ler a biblia acredita em Deus. Nós, toda vida, desde sempre, acreditamos em Deus através da mão Natureza.

Cícero Marinheiro



## Conversando com Dona Glória, Pedro Gonzaga e família

Dizem que descobriram o Brasil, mas o que fizeram foi matar. Ainda hoje a gente continua achando ossos de nossos antepassados. Achamos alguidares (potes) com ossos, cachimbos e muita louca. Uma vez achei um alguidar que tinha ossos de duas pessoas e duas balas Nossa bisavó foi apanhada no mato, era chamada de Valentina,

porque era valente.

Quando eu era criança comia peixe, peba, tatu, seriema, tartaruga, mandioca, batata, fejião, milho, melancia, cana.

Com algodão se fazia a coberta, a toalha de banho.

Arrancava croá para fazer muita coisa, até linha de pescaria. Ainda hoje se tece o croá para trabalhar na casa de farinha, só que antes para fazer farinha a roda era na mão e hoje é a motor.

Antes as pessoas só pensavam em comer, chovia e o rio enchia,

então não faltava comida

Agora com as barragens que os homens fizeram secou tudo e não tem mais nada. Tudo ficou mais difícil.

Antes nossa saúde era melhor. Não existia pneumonia. Do pau do campo tudo se usa para remédio: Malva-rosa é boa para febre. A catingueira é boa para dor nas tripas, obração, para quando alguém está empanturrado, o jatobá é um grande fortificante, a quixabeira para infecção, o angico arranca qualquer gripe, a favela cura dor de estômago, aroeira, imbaúba, imburana, batata de pulga, peão e pau ferro

são muito bons também. Todo pau do campo é bom

Quando vejo alguém passando mal eu penso no que posso fazer e a resposta vem. Toré a gente sempre ouviu que existia, só que o povo aqui tinha receio de dancar.

Tinha pessoas que eram contra, pessoas ignorantes que achavam que era uma coisa errada, então o povo começou a dançar escondido. Lembro que com sete anos eu fui dançar Toré pela primeira vez. Foi na casa de Antônio Luís, perto da casa de farinha. Achei muito bonito. Hoje, às vezes eu vou para o Toré, vou para a reunião, só que até agora

> não levei meus filhos porque é de noite e é longe. tem que fazer um terreiro mais perto.



### Antigamente tudo se resolvia através da Natureza!

Em São Miguel tem só algumas casas, umas de taipa outras já com reboco. Lá tem um Terreiro dos antigos. Antes o Pajé era João Silivinha Fatum, depois dele morrer dois de seus filhos ficaram sustentando o trabalho.

Esta conversa é fruto de nosso encontro com os irmãos Luis e Apricho Vieira Fatum, com Luis Rosa e seu filho Manoel, com Cícero Marinheiro e sua filha Leidinha e com mais alguns índios que foram chegando.



Para nós é tudo fácil, estando tudo de acordo com Deus a gente trabalha nos nossos costumes e resolve de acordo com Deus.

Ser índio é seguir os velhos costumes, continuar trabalhando como há muito tempo. Trabalhar é o tropelo (cantar Toré), é a jurema, da qual é feita a bebida ajuka, usada para curar.

Trabalhar é seguir a tradição. No fim, com fé em Deus, vamos agindo como pode ser. Todos juntos com amor e união.

Quando alguém precisa de nós índios, nós tentamos ajudar.

Sempre tem que procurar estar todos em acordo. Em algumas tribos dizem que o Cacique tem que saber ler, mas importante é saber que o conhecimento não está nos livros, está na Natureza. O importante é que o Cacique seja apoiado pelo povo.

Se os políticos pudessem o índio não tinha contato com as leis, para não irem atrás de seus direitos

Nós temos que nos preparar aqui no nosso ritual e também aprender lá fora para poder trazer os nossos direitos. Temos que resgatar nossos costumes para o governo não extinguir o índio. Eu trabalhei muito, quando jovem, pensando em fazer uma casa boa, mas isso até agora não aconteceu, mas eu sou muito feliz e agradego muito a Deus pelo o que Ele tem me dado. Antigamente as pessoas não sofriam para trabalhar, hoje, com a modernidade, sofrem para ter o sofá, a televisão e aquilo outro. Antes não tinha tanta preocupação e tanta maldade, as pessoas não se preocupavam por ter geladeira, só iam atrás de sua alimentação.

Uma pessoa pode passar alguma coisa para outra, mas aprender mesmo só na experiência direta com a Natureza. Antes tinha de tudo, a gente não tinha nada industrial, tudo era feito da obra da Natureza. Era uma rede de pesca de croá, arco e flecha para pegar um peixe, era tudo tirado da mata.



Hoje é tudo industrial e nada de futuro bom. Quanto mais moderno mais perigoso. Antes as armas não matavam como acontece hoje. Hoje tem energia elétrica, mas a mandioca e a batata são difíceis. Hoje estamos procurando o reconhecimento para poder nos defender melhor. Nossos antepassados foram massacrados, restaram muito poucos e os que restaram estão resgatando o que foi perdido da cultura. Hoje estamos tendo mais força para fazer este resgate e também para passar nossa história para as gerações futuras.

O índio não pode confiar no branco porque o branco sempre bota ele para trás.

Aqui, como em muitas aldeias do Nordeste, perdemos um pouco do nosso ritual, porque aqui fomos muito perseguidos, todos sabem que por aqui começou a invasão. Algumas aldeias passaram um tempo jogadas de lado. São muitas aldeias que estão resgatando sua cultura, umas dando força a outras. Por exemplo, os Tuxá, de Rodelas, nos ajudaram muito a fazer nosso resgate.

Nós já fomos forçados a usar roupas pelos invasores, perdendo muito de nossos costumes. A modernidade foi evoluindo e ficamos com um costume que não era nosso. Hoje a gente usa estas roupas, mas não podemos esquecer das nossas tradições, como: saber fazer um pujá (tipo de cocar Tumbalalá), uma cataió (saia de croá), o maracá e outros artesanatos da tribo. Quando os jesuítas vieram impor sua religião, tentaram mudar o nosso Deus e os nossos costumes dizendo que nós não estávamos certos.

Deus para a gente é a Natureza.

Os padres iludiram tanto o índio que estes chegaram a juntar suas coisas e queimar na fo-gueira. Então, o índio tinha que dizer que ia caçar no mato, tirar mel e naquela saída se escondia e ia fazer seus rituais.



O catolicismo convenceu muitos índios. Ainda hoje tem religiões chegando querendo mudar o índio, falando que nossa religião é do demônio, do satanás. Hoje o governo é o principal responsável da maldade que está existindo contra

o índio. Criaram um órgão, a FUNAI, para cuidar do índio, mas ele está a servico do governo. Os advogados da FUNAI, como já vi em Brasília, não defendem o índio defendem mesmo a FUNAI. Não é o governo que nos está dando alguma coisa, é o próprio índio que estar abrindo os olhos, enxergando o direito que ele tem e exigindo. Não existe justiça no Brasil, a realidade do índio é prova disso. A Polícia Federal chega aqui por interesses do próprio bolso dela, porque recebe uma diária especial, além do salário, às vezes vem, mas sem interesse de resolver nossos problemas. Falta que o governo faca o

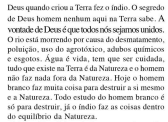
nosso reconhecimento legal e demarque nossas Terras, mas "eu sou índio independentemente do reconhecimento da FUNAI". Ser índio aqui na aldeia é fácil, no ritual é fácil, agora no mundo lá fora é difícil, somos discriminados. Fomos invadidos, fomos misturados e hoje dizem que não tem índios no Nordeste.

Nós estamos lutando contra os preconceitos. Divulgando nossa cultura, o branco vai ter a consciência de como é o índio de hoje e porque ele é índio, eles vão passar a entender que a gente tem uma cultura diferente, pela qual temos muito amor e respeito.

> Hoje em dia, nesta "modernidade" onde o governo, os políticos tentam exterminar o que temos de nossa cultura indígena, temos que aprender coisas do branco, seus aparelhos, sua ciência, para poder prever o próximo golpe. Hoje é útil ter a leitura e também saber conversar sua língua, se não como podemos calálos. Tem que ter a experiência deles para usar contra eles mesmos. "Espero que o que a gente aprenda sirva melhor para a gente".

Eu, índio não preciso ler uma bíblia para acreditar

em Deus, porque através da Natureza a gente vê Deus e sabe quem ele é, nós sabemos ver a beleza, sabemos que existe só um Superior, é aquele que foi capaz de fazer tudo o que existe, é o dono de tudo, então eu acredito em Deus e o vejo através da Natureza.

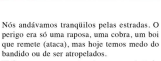


Ah! Se o Brasil fosse hoje como na época dos antepassados. Nós estávamos na glória! A Natureza não teria sido destruída e a gente teria tudo.

O índio tirava o croá e fazia tarrafa, rede de pescar, ou tirava um pau da mata para fazer arco e flecha para pescar ou caçar... capivara, jacaré, peixe. Antes a saúde era outra, hoje as pessoas destróem tanto e poluem tanto que convivem com essas doenças.

As obras que fazem e as que querem fazer só nos prejudicam. O rio hoje não tem mais peixe.





Hoje parece que a gente vota para nos destruir. Temos que acreditar mais em nós e não tanto nos políticos, porque eles têm mais de uma cara. Índio é eternamente índio!





V rio São Francisco para nos pour Tumbalala, antes nos reobretiviamos da molhacão de vazante nos tirarvamos "alimentos" como: a mandioca, O leijão, a cana, o milho, a batata e o peixe Como tombén: plantas medicinais que servian para es nossos rithais, com o passon do tempo os homens brancos Construiram barragens que veio distruir grande parte da natureza, hoje vivemos em salta desses alimentos e plantos medicinais e hoje com o projeto de trans. posição que o governo pretende realizar, so vem a destruir a natureza e nossas vidas, mas estamos lutando para que isso não aconteca, caso tenha a contecer o rio morrera



Atualmente nosso alimento ainda é prepa-rado de forma natural, mas já compramos muitos produtos industrializados.



### Eu sou índio porque nasci índio e não porque existe Funai

O índio nasceu da Natureza, faz parte da Natureza, ele sabe como conviver com a Natureza. Ouando morre um pouco dela morre um pouco do índio também. Antes nós tínhamos tudo, éramos fortes, mas hoje com a devastação e com a discriminação estamos morrendo. Eu vejo a Natureza como algo superior. A gente acredita em Deus através da Natureza e nós temos que cuidar bem dessa obra divina, bonita. Eu faço tudo para que a Natureza possa recuperar coisas que perdeu. Eu me sinto humilhado porque ainda hoje, 500 anos depois de roubarem nossas terras, temos que lutar por elas. Nós não escondemos nossa identidade, somos índios. Ainda resta nossa religião, não tudo, porque os brancos fizeram um massacre grande, matando, perseguindo, estuprando...

O retrato da violência esta no rosto de cada um, aqui no Nordeste; está no Cruzeiro, ele é o símbolo da perseguição portuguesa, do massacre. Sem esquecer o que aconteceu, espero mudar nossa realidade. É difícil porque moramos num país onde quem fala mais alto é o dinheiro, mas a gente não vai desistir. Há quatro anos que estamos lutando pelo reconhecimento de nossa aldeia. Eu tenho sempre viajado a reuniões, enviando documentos, conseguimos que a FUNAI mandasse um antropólogo para fazer um estudo, estamos esperando o reconhecimento. É uma humilhação ter que vir um branco de fora para dizer se a gente é índio, porque nossa identificação esta na nossa cultura, nós que temos que dizer que somos índios e não eles. Hoje a lei manda um antropólogo para levar uma prova se tem ou não índios, até mesmo os antropólogos que vieram por aqui não concordavam com isso. Esperamos que depois do reconhecimento, demarquem a terra para trabalharmos trangüilos, para poder preservar mais nossas matas e o rio também.

Índio é aquele filho de índio que preserva sua cultura, sua religião, que aprende com seus antepassados

e continua a ensinar para as futuras gerações. Eu sou índio porque nasci índio, e não porque existe FUNAI. Há 100 anos atrás não existia FUNAI e meu tataravô existia.

Temos muitas coisas para ensinar ao mundo lá fora.... respeitar e conviver com a Natureza. Tem coisas da Natureza que a gente não pode falar para o branco, mas tem coisas que estamos passando porque é muito importante sua preservação, porque todos dependemos dela, porque a Natureza morrendo nós morremos também. Queremos preservar as matas, resgatar os remédios nativos, naturais. É necessário ensinar isso dentro da escola. A gente não espera pelo governo, queremos fazer mutirões para replantar a mata... gueremos cuidar desse rio. Muitos índios guerem colaborar e colaboram, quem nega alguma coisa à Natureza está negando a si próprio.

O mundo precisa de muita humanidade. Contribuir uns com os outros pela vida, olhar mais para quem está precisando, parar com a violência. Eu quero um mundo melhor, sem preconceitos, onde seja respeitado o direito de cada um. Quero que o governo respeite os índios, e que na suas terras sejam os mesmos índios quem decide o que se faz. Espero que termine essa política de exploração e perseguição dentro das terras indígenas.



Cícero Marinheiro - Cacique



Não há diferienças entre indios e Una COD, mais sim oxiste a preconseito a dis Criminalidade a talta de repoeito as pour idigena, muitas bessoas acham que nos indios não somos iguais a thos Ding somoly not também somos linasileinos esta tenna tombém nos pertence, pois nos tomos os primeiros habitantes desta tenna, temos, dineito de viven nela fazendo e rep pertando nomas tradiçãos. Nes te bais que livemag é diticil seg indio mais as mormo tempo é um oriquelho, pois lutamos contra muitor potenosos destre bais, intidados governamentais etc, que não aboia e nem Tres beita o mosso polo, levamos mossos vida sendos criticados não lem aceito na sociedado, mais um dia inemos ven-Cen espa Qatalha e conquistan o mesocito e a Contiança de todos.

Paulo Sopes Aldria tumbalalá

Essa é a mas farle de um prise quemire tem resease mice pedenge lutar Julia rame direitor, e languistar nassan / depetition. lilho livro é e nasas esperies com ele podemos Vilar sum aquiache en nouse taração. O Vilho Chico é a vivião dos remon invitas Non somen quercines par que nasternos lom força de contade, de infraitor qualquer sha talula, e nos não vamos desistios até consequir mangon director. Coma a união Vamos Vactor a distruminação l'éles e lampias em sua lancientis ema un duradas de que voir é, en son tumbalala e não besto mido de falar o que sam. ETIMPR YUMBALALA

Villemos en un mundos muito dificil, ande a maipria se acomoda com os fil error cometido pelos injus-s # tos. Se coda um de nos acreditamos no nosso de- H sempenho para uma sociedade ande todos saibon == compreender e valorizar o outro com respecto e dignidade, so assim chigarismos === in a vitermos im will murdo u de objetivos e direitos iguais # I se nois em um mundo quem == eals mais alto e a violendia, a some, o medo, as dragos, [t] E a miseria e os corruptos que My contribui para uma socieda de A designablade. L'unci o que voi forger para methoron essa situdicão. Leidione

la dual paidade resum. se agras en promaito, discriminacas, direspeito e discriminacas, direspeito e discriminacas, direspeito e discriminacas, direspeito de resulta de la discriminación de resulta de la discriminación de la discriminación

interes pas tratados vertinente, ande oque moi un de vate pra elle vat prealer, mésmo que mo vertina.

Thanking Johnson

Rodos timos o direito pol opinos, de les eller, de jalar em qualaur betwacas que nos mantrames. Mas or sur enqueur que todos nos precisamos uns dos outros para juntos encontramos polugado para determinadas problemas.

A lara Tudoma ensunta esse topo de desavoldoide. Mas é lema pameba quelle proprio peu é capaz de superos sous houseaux abstración pora alcanos au mesos do sopaso. Mos da comunidade indigena

Tumbalala' Tambén lutames per essa igualdade. Loutames pelo nomo reconhecimento como indioferos como poro capaz de mostras nomes loste cimentos e valores.

Server andies a terres so direito de lutar por nomos interpres. Somos par que depode sa equaldade humana, am supeito e dismidade.

motelde











mim and aibni nec É ser Felis da al deia tubolada I are no are also segon reconfected são assim lico mais elis.













Ser indue i ser lida

mes mo enquãondo as

prespecifor dos brantos.

Mais nos sovor indiginar, não se em legonhames deser o que samos Parisso nás Todos
lutamos pelos nossos
direitos lom porça ecoaarm.

Jum.

Nos a 500 a nos afras

apos a invosas do noso

furriforio nas deia amos

nosa eultura nos e a

gora que son povos in

tiginas vamos dia as de

praficas nossos confumos

lutar colos nossos divita,

cos que as inquinosantes

criticas nossos cultura.

Assi: Yoaquion Antonio Malinhino Neto: Polo Tumbalata



variosas do Brasil, nome dado pelos Portuguêses em 1500. Estamors lutando pelo neconhe Cimento da norssa terra, com o direito de viver sem nenhu ma discriminação dos brancos e de 70dos aguiele que sao contra a nossa Cultura, a norsa religiao indigena, o Fore, onde Fodos nos rennimos para uma celebra car, on de aliviamos o nosso Espirito, a nossa alma. Esperamos no futuro semos reconhecido, assim realizare mos a norssa lutar indigena com forca e coragem, e olfran aos nóssos irmao e dizer

Arro; Robrion gomers dos Santos 20 anos Aldeia Tumbalala Data 12/06/01





# Os Guardiões do Bem

No transcorrer de muitas décadas, avós, pais, filhos, netos e bisnetos foram perdendo suas origens.

Forçados a seguir costumes impostos pelos invasores e

pelo sistema capitalista esquecemos parte de nossos valores e tradições. O bem foi trocado por coisas insignificantes

O tempo passou. Tentaram nos tirar a memória,

a nossa raça, mas a nossa coragem, fé e a garra de

manter o que é nosso vive nas almas, na serenidade e convicção de saber que somos um povo forte.

aldeamento de Pambu talvez não seja diferente de muitos outros, passou por várias transformações

o nosso povo

já trabalhava com a irrigação na plantação da cebola, conseguindo mudar algumas das suas casas de barro por alvenaria. Com a diminuição do analfabetismo os índios

se aprofundam na luta pelos seus direitos.

Também na busca da melhoria de qualidade de vida muitos

jovens e adolescentes saíram da aldeia e foram morar em outras cidades e estados. Hoje nós, povo Tumbalalá, já somos

em grande número diplomados nos cursos de magistério, pedagogia, licenciatura em letras, contabilidade e outros.

pelo resgate das tradições e da convivência harmônica

com a Natureza, mas acompanhando a evolução dos tempos

Atualmente nós Tumbalalá estamos na luta pelo reconhecimento da tribo.

pois não podemos deixar acabar o que nos resta de mais precioso.

Queremos ser respeitados da mesma forma que respeitamos.

Lembremos que o

permaneceu sempre na nossa Terra,

Maria José Marinheiro, professora

Cabras destas palauras limon vras. 6 banana neco ישרי un anec ens



A gente vai arrancar o barro, passa umas duas horas para tirar três sacos de barro, traz no jegue. O local do barro é muito longe e quem vai pegar é minha filha mais nova porque o morro é muito alto e eu não posso, é a duas, tres horas de pé.

Coloca o barro em um buraco para molhar, depois tira e traz para dentro de casa e machuca ele na mão, depois rola em uma tábua e faz uns bolos, fura e vai ribando (levantando) depois coloca no chão nos assentos e bota do tamanho que a gente quer, depois vai cortar, faz na segundafeira e encosta terça, depois passa o papur (tinta). Usa o toá (pedra para fazer a tinta) antes de queimar, mas tem que estar já quente. Para pintar a gente pega um capucho de algodão tira o caroço pega um pau devassoura, enrola o algodão e molha no toá pisado com água e pinta.

Na sexta-feira vai queimar, faz uma cama de Jenha no coloca todos os potes por cima, depois da louça fecrámica) toda encarreirada (emrordem) coloca lenha por cima, depois vai tirando o fogo com a vara; isso é duas horas da tarde, cinco horas é que vai descarreirar do fogo.

O pior sacrifício é a lenha, trazer do mato em cima do jegue. Para fazer 20 potes são 7 cargas de lenha, meu marido demora dois dias para tirar a lenha.

As vezes tiro todas as louças sem quebrar, mas tem vezes que quebra quase todas, depende do barro. Esse saher vem do berco, de mão para filha:

Domingas Maria da Anunciação

Panela Grande R\$ 1.00

Aribé R\$ 1.00

# Pedra da Letra

símbolos gravados na Pedra da Letra provam a existência de um grupo humano possivelmente ancestral dos índios Tumbalalá que habitam a região onde ela está localizada. Isto comprova que os índios têm escrita. A Espiral presente repetidas vezes na pedra é o movimento da vida, a semente que vai do centro em direção à luz e vice-versa. O símbolo, presente em diferentes culturas pode ser atribuído a formas semelhantes frequentes em imagens da idade do bronze, quando se iniciou a fusão dos metais. O próprio ato de cozinhar consiste na repetição do gesto em forma de espiral e no nosso caso traduz a metáfora da "mistura" que somos, o fogo e a terra permanentemente ligando

panela de barro, pote, corpo,

vaso sagrado. Nós somos o

resultado e parte do

processo dessa

mento dos índios Tumbalalá e de muitos outros grupos indígenas significa reconhecer a violência exercida constantemente sobre eles e sobre a terra. Precisamos assumir o compromisso de respeito mútuo, garantir um diálogo sincero e sem preconceitos, valorizar conhecimentos em lugar de ridicularizálos, enfim aceitar nossa identidade indígena. Somos índios e não queremos estar presos sem condições de viver. Não podemos mais continuar nos enclausurando, matando e destruindo nossa cultura. A terra precisa ser ouvida, até as pedras gritam.

Sheilla Dias de Souza





As vezes me pego pensando sobre quanta diversidade de povos existe no mundo, principalmente nos povos indígenas que resistem, que lutam, buscando agir junto com o Grande Espírito que nos orienta nessa longa caminhada. Ser índio é tudo isso e muito mais, é conseguir relacionar-se com a diversidade sem perder a essência, os costumes, a crença. Nossos espíritos vivem cheios de amor e esperança. Somos frutos da Natureza e nela vivemos buscando aprender a amar e respeitar. As diferenças de costumes não são defeitos. Esta compreensão e integração é importante para o mundo.

Gostei muito de conhecer os índios Tumbalalá. Vejo neles a força e a resistência para continuar a cantar, passando a cultura de pai para filho.

Quem é filho da terra com a terra viverá.

Lymbo Peregibe

Em abril de 2000, durante a Conferência Indígena em Coroa Vermelha, Porto Seguro (BA), tive o prazer de conhecer os Tumbalalá.

Contei para muitas pessoas a minha vontade de conhecer a aldeia Tumbalalá e algumas disseram: "Essa aldeia não existe". De fato, para o governo ela ainda não existe, para os Tumbalalá sempre existiu. Para mim, sempre existiu. Para mim, sempre existirá, não só porque estive nela, mas também porque ela existe no meu coracão.

Desta vez quando me reencontrei com os Tumbalalá foi na própria casa deles, onde se fez mais forte o amor que tenho por eles. Convivi cinco dias com uma família, com os vizinhos dela, com seus familiares, com os vizinhos dos familiares e fica agora mais claro ver como uma tribo é uma grande família.

Espero que estes laços de respeito que desenham as famílias indígenas sejam um dia os mesmos que nos unam a todos nós humanos, reconhecendo-nos todos como uma família só.

Sebastián Gerlic





A verdadeira conquista não é daqueles que chegam em uma terra tirando dela toda a riqueza, e sim, daqueles que sabem viver na natureza e encontrar o amor no coração do outro. A terra não pertence ao homem; é o homem que pertence à terra.

Precisamos ainda de muita humildade e coragem para refletir sobre o que chamamos de Descobrimento, de Ordem, de Progresso. Precisamos ter uma nova visão sobre o índio, contagiar-nos

dos valores humanos que

vivem neles e quase extintos estão

nas cidades.

É com muito orgulho que o projeto ÍNDIOS NA VISÃO DOS ÍNDIOS está completando sua primeira meta, lançando 4 livros, visitando escolas, universidades e permitindo à população ter contato com uma cultura que tem sido esmagada durante os últimos 500 anos. Temos auxiliado a lavar preconceitos, abrir corações e trazer luz sobre as desigualdades deste mundo. Temos acompanhado muitos índios na sua autovalorização, temos sido canal de expressão de povos que lutam por seus direitos e por uma vida mais digna para todos.



Tem sido uma



estrada florida de aprendizado e felicidade: estamos estimulados a continuar nela: é um desafio não somente às instituções como a todos nós que somos beneficiários de uma herança primeiramente indígena.

www.visaodosindios.hpg.com.br visaodosindios@ieg.com.br

Este livro é fruto da dedicação e carinho do povo Tumbalalá.

Especial agradecimento para: José Plínio Santana, Dona Glória e família, Aprígio Vieira Fatum, Luis Vieira Fatum e família, Paulo Lopes, Tida, Fabrício, Robson, Bazinho, João Eudes, Claudemir, Matilde, Josivam, Edivaldo, Joana Dalva, Maria de Lourdes Gomes, Marciana, Damião, Manuel, Maria de Aprígio, Luiza, Marcos, Marinalva e seus alunos, Terezinha, Ântonia, Maria José, Lurdinha, Socorro, Dionízio, Domingo Olímpio, Edivânia Rodrigues, Jeovane, Edilson, Edisônia, Janeiton, Larce, Diane, Dionez, Leonor, Antonio, Cristina, Ana, Alzemir, Miralda, Osmilton, Renato, Sidney, Maria Helena, Deuilson, Geruza, Diogo, José Sales, Janilda, Cícero Marinheiro e família.

Agradecemos também a Sheilla Dias de Souza, Demar, Wyamayara, Morgana Tosca, Publivendas, Rotary Club Aratu, Ana Paula Lima, Gráfica Santa Helena, Eliete e Cristina Lima,

Digitalização de Imagens

Eu acredito em Deus e o vejo através da Natureza. Divulgando nossa cultura, o branco vai ter a consciência de como é o índio de hoje e porque ele é índio, eles vão passar a entender que a gente tem uma cultura diferente, pela qual temos muito amor e respeito. A vontade de Deus é que todos nós sejamos unidos. O resultado obtido com a venda dos livros será revertido em benefício das comunidades indígenas. Patrocínio: FAZCULTURA bompreco GRÁFICA STA HELENA

Patrocínio do Bompreço, utilizando os benefícios do Programa Estadual de Incentivo à Cultura - Fazcultura do Governo do Estado da Bahia. Lei nº 7015/96 - Salvador - Bahia - 2001